
1 
 

Für wen ist Platz? 

Christmette 2025 

(Jes 9, 1-6 / Tit 2, 11-14 / Lk 2, 1-14) 

 

Für wen gibt es Platz? Die Lesungstexte an Weihnachten drängen uns diese Frage 

förmlich auf. Gerade haben wir aus dem Lukasevangelium gehört: „Es geschah, als 

sie dort waren, da erfüllten sich die Tage, dass sie gebären sollte, und sie gebar ihren 

Sohn, den Erstgeborenen. Sie wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine Krippe, weil 

in der Herberge kein Platz für sie war.“ (2,6f.) Diese wenigen Worte haben offenbar 

ausgereicht, im christlichen Brauchtum einen besonderen Stellenwert zu bekommen. 

Das bezeugt jedenfalls ein altes Lied, das vor allem früher mancherorts im Advent 

gesungen wurde und oftmals auch mit einem szenischen Spiel verbunden war. Dialo-

gisch erzählt es davon, wie Maria und Josef, die sich zur Volkszählung nach Bethle-

hem begeben haben, ein Quartier suchen und immer wieder auf Ablehnung stoßen: 

 

„Wer klopfet an?“      – ruft da der Wirt und hört – „Oh zwei gar arme Leut’. 

Was wollt ihr denn?  Oh, gebt uns Herberg heut! 

Euch durch Gottes Lieb’ wir bit-

ten, öffnet uns doch Eure Hüt-

ten! 

Oh, nein, nein, nein!     Ach lasset uns doch ein! 

Es kann nicht sein!      Wir wollen dankbar sein. 

Nein, nein, nein, es kann nicht sein. Da geht nur fort, ihr kommt nicht rein!“ 

 

Viele sind davon tief angerührt worden, dass Josef und Maria, die kurz vor der Nieder-

kunft stand, nirgendwo willkommen waren und dass das Kind deshalb ganz und gar 

armselig zur Welt kommen musste. Über all die Jahrhunderte hinweg haben sich ge-

rade auch die Armen immer wieder mit diesem Schicksal identifizieren können. Sie 

fanden und finden Trost darin, dass Jesus mit seinen Eltern in dieser Weise zutiefst 

„einer von uns“ geworden ist. 

 

 Auch im Johannesprolog wird die Ablehnung Gottes durch die Welt ins Wort gehoben: 

„Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.“ (1,11) Gott kommt 

in seine Schöpfung, er wird Mensch wie wir, und doch findet er darin keinen Platz.  



2 
 

 

Was aber kann das für uns über Rührung und Trost hinaus noch bedeuten, dass Gott 

auf dieser Erde nicht in überwältigender Macht und Herrlichkeit erscheint, sondern sich 

auf Quartiersuche begibt und keinen Platz findet? Darauf haben schon die Kirchenvä-

ter der ersten christlichen Jahrhunderte eine Antwort versucht. Jesus Christus – so 

ihre Überzeugung – klopft auch an unserem Herzen an und bittet um eine Herberge. 

Im übertragenen Sinne ist also unser Herz der Ort, an dem er zur Welt kommen will. 

„Willst auch du“ – fragt zum Beispiel der heilige Augustinus – „sein Wohnsitz sein“? 

Und er fährt dann fort: „Glaube nicht, du könntest es nicht. Bereite ihm Raum in deinem 

Herzen, und er wird gerne darin thronen“.1 

 

Wie aber könnte das geschehen? Sicher müssten wir zuerst einmal in uns aufräumen 

oder sogar ausmisten? Wovon sind wir doch oftmals besetzt oder sogar besessen! 

Wie oft kreisen wir auch nur noch um uns selbst, lassen wir nichts mehr an uns heran, 

ist unser Herz kalt geworden! Vielleicht aber entdecken wir doch wieder jene Sehn-

sucht in uns, die letztlich nur durch Gott gestillt werden kann, hören wir, wie Jesus 

Christus an unser Herz anklopft, damit wir ihm öffnen und ihm Herberge gewähren. In 

diesem Sinne ist auch zu verstehen, wenn Angelus Silesius, der im 17. Jahrhundert 

gelebt hat, sagt: „Und wäre Christus tausendmal in Bethlehem geboren, und nicht in 

dir, du wärest ewiglich verloren.“ 

 

Christus im eigenen Leben eine Herberge zu geben, heißt zugleich aber auch, sich zu 

fragen: Für wen gibt es überhaupt Platz, in unserer Gesellschaft, in unserer Stadt, in 

unserem Land ?2 Wer gehört dazu? Mir fällt kaum ein Bereich ein, in dem diese Frage 

nicht präsent ist. Sie wird in Politik und Gesellschaft gestellt, in unseren Städten und 

Kommunen, in Kirchen und Familien. Vor allem wird dabei über Migration diskutiert: 

Wer darf kommen, wer bleiben, wer bekommt Schutz? Aus der Erhebung des Sach-

sen-Anhalt Monitors 2025 lässt sich entnehmen, dass „Ausländerfeindlichkeit […] 

deutlich oder knapp von der Mehrheit geteilt“ wird. „Besonders vulnerable Gruppen“, 

heißt es darin, „erfahren kaum Empathie oder Solidarität."3 Die fremdenfeindlichen 

Übergriffe haben in diesem Jahr sogar deutlich zugenommen.  

                                                           
1 Über die Psalmen 46,10; zit. von Adalbert Keller. 
2 Angeregt von einer Weihnachtspredigt von Papst Benedikt XVI.: 24. Dezember 2012: Christmett | BENEDIKT XVI. 
(vatican.va). 
3 Sachsen-Anhalt Monitor 2025: SAM_2025_V0812_1.pdf, 8. 



3 
 

 

Für jeden Menschen ist das Gefühl, einen Platz zu haben, dazuzugehören, von un-

schätzbarer Bedeutung, um sich selbst zu finden und wachsen zu können, um kreativ 

und engagiert am gesellschaftlichen Leben teilzuhaben und es mitzugestalten. Was 

heißt das aber, wenn eine immer größer werdende Zahl an Menschen keinen Platz 

zum Wohnen und kein Zuhause hat, weil der soziale Wohnungsbau vernachlässigt 

wird? Mieten sind inzwischen so teuer, dass eine warme und trockene Wohnung zum 

Privileg statt zu einem Mindestmaß an Menschlichkeit geworden ist. Wo gibt es noch 

ausreichend Platz in unserer Gesellschaft für Kinder, alte Menschen, Kranke, Bedürf-

tige und Menschen mit einer Beeinträchtigung? Wo dürfen sie dazugehören, unabhän-

gig davon, wie viel Leistung sie bringen können? Ja und was bedeutet das auch für 

uns als Kirche, für die Pfarreien und Gemeinden, wo sich oftmals nur die dazugehörig 

fühlen, die schon einen Platz haben? Wie halten wir es mit einer offenen Willkommens- 

und Begrüßungskultur?  

 

Mich erinnert das an eine Erzählung aus der griechischen Mythologie, die uns der rö-

mische Dichter Ovid überliefert. In seinen Metamorphosen schreibt er von Baucis und 

Philemon, einem altgewordenen Paar, das inmitten einer Umgebung wohlhabender 

Menschen am Rande der Armutsgrenze lebt. Zwei Fremde sind in dieser Gegend un-

terwegs und suchen nach einer Möglichkeit, einzukehren und auszuruhen. „An tau-

send Türen“ – so schreibt Ovid – „pochten sie und baten um Unterkunft und Nachtla-

ger; tausend Türen blieben verriegelt. Ein Haus nahm sie dennoch auf. Es war zwar 

nur klein und mit Stroh und Sumpfrohr gedeckt. Aber die fromme Greisin Baucis und 

der gleichaltrige Philemon hatten sich, als sie noch ganz jung waren, in dieser Hütte 

vermählt und waren darin alt geworden. Aus ihrer Armut machten sie kein Hehl und 

ertrugen sie ohne Murren.“ Baucis und Philemon teilten mit den Fremden alles, was 

sie hatten, schenkten Wärme und Gastfreundschaft. Was die beiden Alten nicht wuss-

ten: Der Besuch, den sie so herzlich aufnahmen und bewirteten, waren Jupiter und 

Merkur, zwei Himmelsbewohner. Hätten diese sich, wenn sie auch in den anderen 

Häusern gastfreundlich aufgenommen worden wären, früher zu erkennen gegeben?4 

Das war allerdings nicht ihre Absicht. Stattdessen wollten sie sehen, wo sie auf ein 

offenes Haus, ja ein offenes Herz stoßen – unabhängig von ihrer Stellung. 

 

                                                           
4 Ovid, Metamorphosen, Achtes Buch. 



4 
 

Und darum geht es auch an Weihnachten: Gott ist Mensch geworden, in ganz einfa-

chen Verhältnissen. Indem er unser Menschsein annimmt, nimmt er uns als Menschen 

an – ohne Rücksicht auf unser Ansehen, unsere Leistungsfähigkeit oder unsere Kauf-

kraft. Vor Gott ist das alles nicht relevant. Bei ihm ist für alle Menschen Platz. Die 

Grenzen der Dazugehörigkeit werden verschoben. Gott wird nicht im Zentrum der da-

maligen Welt Mensch, nicht in Rom oder Jerusalem, sondern in Betlehem, einer un-

bedeutenden Stadt am Rande des Geschehens. Das ist keine zufällige Randbemer-

kung in den Erzählungen von der Menschwerdung Gottes. Es weitet den Platz und die 

Möglichkeit der Zugehörigkeit aus, nimmt die mit hinein, denen lediglich der Platz am 

Rande der Gesellschaft zugewiesen wird. Die Unterscheidung ‚wir und die anderen‘, 

‚die einen hier und die anderen dort‘ hat dann keine Bedeutung mehr. Mich erinnert 

das an die Caritas-Kampagne, die wir in diesem Jahr in unserem Bistum eröffnen durf-

ten. „Da kann ja jeder kommen. Caritas öffnet Türen“, lautet ihr Motto. Das ist doch die 

Botschaft von Weihnachten: Aus Liebe zu den Menschen hat Gott durch seine Men-

schwerdung in Jesus Christus die Türen zu seinem Reich weit geöffnet und bezeugt: 

Da kann wirklich jeder kommen. Und bleiben.  

 

An Weihnachten wird in vielen Familien der Tisch reich gedeckt, Stühle werden ran-

geschafft, damit alle Platz haben für Begegnung, Austausch und Erinnerung. Mancher-

orts nimmt man das Gebet „Komm Herr Jesus, sei unser Gast“ sogar in der Weise 

ernst, dass man für alle Fälle einen Platz freihält. Machen wir Platz für Menschen in 

unserem Land, in unserer Gesellschaft, in unserer Kirche. Verpassen wir nicht die 

Chance, in ihnen Christus zu begegnen. Gott ist Mensch geworden – da, wo es nie-

mand vermutet hat. Im Antlitz des Anderen können wir Gott begegnen5 – gerade auch 

im Antlitz dessen, für den in unserer Gesellschaft kein Platz zu sein scheint. Denn auch 

für Gott war an jenen Tagen kein Platz.  

 

 

 

                                                           
5 Emmanuel Levinas. 


