
1 
 

Das Evangelium konkret leben  

Hochfest der Geburt des Herrn 2025 

(Jes 52,7-10 / Hebr 1,1-6 / Joh 1,1-18) 

 

 

Theologisch anspruchsvoll und philosophisch durchdrungen beginnt der Evangelist 

Johannes sein Evangelium. Am Tag nach der Heiligen Nacht hören wir noch einmal 

die Erzählung von der Menschwerdung Gottes, dieses Mal aber nicht mit der uns so 

vertrauten Geschichte von der Geburt im Stall, von dem Kind in der Futterkrippe der 

Tiere, nicht mit Namen und Ortsbeschreibungen, sondern in Form von Dichtung, mit 

Begriffen der Philosophie und Überlegungen der Theologie. Zu allen Zeiten hat der 

Johannesprolog die Menschen zum Staunen eingeladen, Denkerinnen und Denker 

herausgefordert, Ausdruck in Kunst und Dichtung gefunden, ein sprachliches Feuer-

werk, das auch uns erlaubt, über die Ankunft Gottes in der Welt zu staunen. Gleich-

zeitig aber ist er zutiefst einfach und konkret. Denn da heißt es bei Johannes (1,14): 

„Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt.“ Weihnachten, die 

Menschwerdung Gottes, sie ist nicht einfach nur wortgewaltige Dichtung und spirituel-

ler Tiefgang, sie ist ganz konkret: Gott ist Mensch geworden, in Jesus Christus; er ist 

Fleisch geworden, Mensch wie wir; in diese Welt hineingeboren wie jeder und jede von 

uns.  

 

Jesus Christus ist – so könnte man sagen – das „universale concretum“. Gottes Heil 

und Selbstmitteilung, seine Zuwendung und Zusage an alle Menschen ereignet sich 

nicht jenseits der Geschichte, sondern in einer konkreten, bestimmten, verletzlichen 

menschlichen Existenz. Gott rettet nicht, indem er sich von der Welt fernhält, sondern 

indem er in sie hineingeht, sich ihr ganz unmittelbar aussetzt und für die Menschen 

nahbar und erfahrbar wird. Weihnachten widerspricht damit jeder Versuchung, Gott ins 

Unverbindliche zu verflüchtigen. Es widerspricht einer Religiosität, die sich mit wohl-

meinenden Allgemeinplätzen zufriedengibt. Das Allgemeine Gottes ist unauflöslich an 

das Konkrete gebunden. Wer Gott sucht, findet keinen Umweg über das Abstrakte, 

sondern er findet Gott dort, wo menschliches Leben berührbar wird. 

 

Konkret und verbindlich. So ist auch die Botschaft, die der menschgewordene Gott in 

die Welt bringt. „Wer zwei Gewänder hat“ – so antwortet Johannes denen, die ihn 



2 
 

fragen, wie Umkehr aussehen kann (Lk 3,11) – „der gebe eines davon dem, der keines 

hat, und wer zu essen hat, der handle ebenso!“ Und Jesus selbst sagt an anderer 

Stelle (Mt 25,35-36): „Ich war hungrig und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war 

durstig und ihr habt mir zu trinken gegeben; ich war fremd und ihr habt mich aufge-

nommen; ich war nackt und ihr habt mir Kleidung gegeben; ich war krank und ihr habt 

mich besucht; ich war im Gefängnis und ihr seid zu mir gekommen.“ In der Zuwendung 

zum bedürftigen und verletzlichen Nächsten kann Gott erfahren werden. So ist die 

Krippe auch kein sentimentales Bild, sondern ein theologisches Programm: Gott lässt 

sich dort finden, wo menschliches Leben am wenigsten verherrlicht und am meisten 

gefährdet ist. Viele sind vertraut mit der sogenannten Goldenen Regel (Lk 6, 31): „Und 

wie ihr wollt, dass euch die Menschen tun sollen, das tut auch ihnen!“ Eine konkrete, 

lebensnahe und praktikable Handlungsanleitung. Auch die Gleichnisse Jesu beziehen 

sich auf das Alltagsleben der Menschen, greifen auf Lebenserfahrungen und auf ver-

traute Situationen zurück. Das macht das Evangelium versteh- und lebbar. An diese 

Einfachheit hat auch Papst Franziskus immer wieder erinnert und mit den Worten Jesu 

ermutigt (Lk 10,37): „Geh und handle genauso.“ Seine Sorge galt dabei den Armen, 

Schwachen und Bedürftigen. Und Papst Leo XIV. führt dies fort, wenn er sagt: „Aus-

nahmslos alle Formen der Armut sind ein Aufruf, das Evangelium konkret zu leben und 

wirksame Zeichen der Hoffnung zu geben.“1 

 

„Was sollen wir tun?“ An verschiedenen Stellen in der Heiligen Schrift (Lk 3,10; Apg 

2,37) taucht die Frage nach einer konkreten Handlungsanweisung auf. Gern flüchten 

wir ins Allgemeine, wenn wir vor bestimmten Herausforderungen stehen. Wir sind ge-

übt im Abstrahieren. Wir sprechen von Werten, von Ideen, von Spiritualität. Auch vom 

Glauben reden wir oft lieber allgemein als konkret. Weihnachten gibt eine Antwort auf 

die Frage „Was sollen wir tun?“ 

 

Wenn Gott sich unumkehrbar an eine menschliche Existenz bindet, dann ist kein 

menschliches Leben nebensächlich, sondern von Anfang an mit einer unverlierbaren 

Würde ausgestattet, die es zu achten und zu respektieren gilt. Weihnachten wider-

spricht damit jeder Form der Unterscheidung, jeder Einteilung des Lebens in lebens-

wert, weniger lebenswert oder sogar lebensunwert. Die Menschwerdung Gottes macht 

jedes Leben heilig. Diese Einsicht wird in unserer gegenwärtigen gesellschaftlichen 

                                                           
1 Botschaft des Heiligen Vaters zum 9. Welttag der Armen, 5. 



3 
 

Situation auch herausgefordert, wenn Armut verfestigt wird, Menschen an den Rand 

gedrängt und auf der Suche nach Schutz und Zuflucht zurückgewiesen werden. Dann 

steht mehr auf dem Spiel als soziale Fürsorge. Es steht die Frage im Raum, ob wir die 

weihnachtliche Wahrheit noch ernst nehmen, dass sich Gott mit genau diesen verletz-

lichen Menschen identifiziert hat. 

 

Zugleich erwächst aus dieser Erkenntnis eine Weltverantwortung, die nicht ins Ideelle 

ausweicht, sich nicht ins Allgemeine verflüchtigt. Christlicher Glaube kann sich nicht 

damit begnügen, das Gute zu bekennen, während die Wirklichkeit aus dem Blick gerät. 

Wenn Gott selbst in die Geschichte eingegangen ist, dann ist die Geschichte konkreter 

Ort unserer Verantwortung. Weihnachten durchkreuzt damit die Trennung zwischen 

Glauben und Welt, die politischerseits immer wieder gern hervorgeholt wird. Doch die 

Frage nach Gott entscheidet sich – das machen die biblischen Propheten sehr deutlich 

– an den Verhältnissen, in denen Menschen leben: an Fragen von Gerechtigkeit, Frie-

den und Bewahrung der Schöpfung. In einer Zeit wachsender sozialer Ungleichheiten, 

zunehmender Verhärtung der Debatten und schwindender Solidarität wird deutlich, wie 

konkret die Botschaft von Weihnachten ist. Nächstenliebe ist kein bloßes Gefühl, son-

dern eine Praxis. Sie entscheidet sich dort, wo Menschen sich einlassen: in Initiativen, 

die Armut lindern oder Ausgeschlossenen eine Stimme geben; in einer Haltung, die 

nicht zuerst fragt, wer dazugehört, sondern wer Hilfe braucht. Das Universale des Heils 

bleibt leer, wenn es nicht in konkreten Entscheidungen Gestalt gewinnt. 

 

Und schließlich hat das „universale concretum“ auch Konsequenzen für die Kirche 

selbst. Kirche ist nicht die Hüterin zeitloser Wahrheiten, sondern Zeugin einer konkre-

ten Geschichte Gottes mit den Menschen. Wo Kirche sich von den realen Lebensge-

schichten der Menschen und ihrer Lebenswirklichkeit entfernt, verliert sie ihre christo-

logische Mitte. Wo sie sich aber einlässt auf die Widersprüche, Verletzungen und Hoff-

nungen der Menschen, dort bleibt sie dem Geheimnis von Weihnachten treu. Weih-

nachten erinnert uns dabei daran, dass wir nicht zuerst erklären, sondern zeigen sol-

len: dass Gott Nähe wagt und Versöhnung möglich ist; dass Würde unantastbar bleibt 

und wir einander in Liebe begegnen – nicht durch große Worte, sondern durch kon-

krete Praxis. 

 



4 
 

Weihnachten ist mehr als ein Fest der Erinnerung. Am ersten Weihnachtsfeiertag lädt 

der Johannesprolog jeden und jede ein, einen Platz zu finden zwischen der Sehnsucht 

nach dem großen Ganzen und der Zumutung des Konkreten. Er erlaubt uns, staunend 

zu denken, und ruft uns gleichzeitig hinein in eine Welt, die Gott selbst ernst genom-

men hat. Und vielleicht ist das die eigentliche Hoffnung dieses Tages: dass das Große 

nicht jenseits unseres Lebens wartet, sondern sich mitten in ihm ereignet und uns darin 

herausfordert. 

 

 

 

 

 

 

 


