
 

1 

 

Von christlichen Prinzipien gesellschaftlichen Zusammenlebens 

Brief des Bischofs von Magdeburg zur österlichen Bußzeit 2026 

(zu verlesen in allen Sonntagsgottesdiensten am 21. und 22. Februar 2026) 

(Gen 2,7-9;3,1-7 / Röm 5,12.17-19 / Mt 4,1-11) 

 

Liebe Schwestern und Brüder, 

 

beim Blick auf die Weltlage könnte einem angst und bange werden. Konflikte spitzen 

sich zu, gewalttätige Auseinandersetzungen sind an der Tagesordnung. Manche 

Machthaber erweisen sich als regelrechte Verbrecher und eiskalte Mörder. Immer 

mehr werden die Grundsätze des Völkerrechts ignoriert und Menschenrechte mit Fü-

ßen getreten. Statt konstruktive Lösungen zu suchen, wird Misstrauen geschürt, die 

Wahrheit verdreht und Irrsinn propagiert. Auch in unserer Gesellschaft folgt man eher 

Stimmungen als Argumenten, verbreiten sich Hass und Hetze, ist eine zunehmende 

Verrohung festzustellen. Nach wie vor sind Menschen vor Versuchungen nicht gefeit 

und daher verführ- und manipulierbar. Das hat sich während der Hitler-Diktatur und zu 

DDR-Zeiten gezeigt und trifft erschreckenderweise auch heute wieder zu. Nimmt man 

den Entwurf der AfD in Sachsen-Anhalt für ein mögliches Regierungsprogramm nach 

der Landtagswahl ernst, wäre es hier mit der freiheitlichen Demokratie und dem Plu-

ralismus, der Religionsfreiheit, wie wir sie kennen, und der Toleranz vorbei, müssten 

wir uns wieder auf autoritäre Verhältnisse einstellen und neu lernen, was es für uns 

als Christen und Christinnen heißt, zusammen mit vielen anderen als Feinde betrach-

tet und diskriminiert zu werden. Was bis vor kurzem undenkbar erschien, ist inzwi-

schen zu einer möglichen Bedrohung geworden. 

 

Inmitten solcher Erfahrungen haben wir heute die Lesungen des 1. Fastensonntags 

gehört. Vom Menschen heißt es da im Buch Genesis, dass er von Gott als ein leben-

diges Wesen geschaffen sei, hineingesetzt in eine Welt, die ihm ausreichend Nahrung 

bietet, und dazu berufen, sie in Gemeinschaft verantwortungsbewusst mitzugestalten. 

Zugleich kommt aber auch zur Sprache, dass Menschen Versuchungen erliegen kön-

nen und damit ihr Schicksal aufs Spiel setzen. In der Erzählung vom Sündenfall im 

Garten Eden ist es die Verlockung, selbst wie Gott sein zu wollen, die dazu führt, Ver-

botenes zu tun. Darauf nimmt auch Paulus im Brief an die Römer Bezug, um dann 

aber darauf hinzuweisen, dass durch Jesus Christus die vom rechten Weg abgekom-



 

2 

 

menen Menschen gnadenhaft wieder mit Gott versöhnt werden können. Und im Evan-

gelium wird geschildert, wie der nach vierzigtägigem Fasten ausgehungerte Jesus den 

Versuchungen des Teufels widersteht: weder Steine in Brot verwandelt noch Gott 

durch eine riskante Aktion auf die Probe stellt, und auch nicht auf das Angebot von 

Macht und Reichtum eingeht. 

 

Auch wenn die Heilige Schrift die „höchste Richtschnur“1 für uns Christinnen und Chris-

ten ist, findet sich in ihr doch nicht gleich für jede moderne Herausforderung eine pas-

sende Antwort. Denken wir nur an solche komplexen und komplizierten Themen wie 

Krieg und Frieden, medizinethische Entscheidungsfindungen oder den Umgang mit 

Künstlicher Intelligenz. Biblische Texte wollen und können uns aber grundsätzlich hel-

fen, Irrwege zu meiden und das Leben gottgefällig und menschenfreundlich zu gestal-

ten. Dazu müssen sie jedoch immer wieder im Kontext ihrer und unserer Zeit ausgelegt 

und gedeutet werden. 

 

Ein wichtiges und noch immer aktuelles Beispiel dafür sind die Prinzipien der katholi-

schen Soziallehre. Ihr Ausgangspunkt liegt in den drängenden sozialen Konflikten des 

19. Jahrhunderts. Das Elend der Arbeiter erforderte eine Hilfe, die über die bisherige 

Fürsorge hinausging. Almosen waren da nur noch ein Tropfen auf den heißen Stein. 

Man erkannte, dass es Ungerechtigkeiten gibt, die nicht privat verursacht sind, son-

dern in gesellschaftlichen Verhältnissen und Strukturen ihren Grund haben. Von da an 

hat unsere Kirche aus dem christlichen Glauben heraus „in kritischer Zeitgenossen-

schaft immer wieder strukturelle Missachtungen der Menschenwürde angeprangert, 

Verletzungen der Freiheit angeklagt und Gerechtigkeit für alle Menschen eingefor-

dert“.2 So kam es in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts auch zur Auseinanderset-

zung mit den totalitären Ideologien des Faschismus, des Nationalsozialismus und des 

Kommunismus. Im 20. und 21. Jahrhundert folgten solche Themen wie Frieden und 

Armut oder Globalisierung. Kritisch begleitet wurden diese Entwicklungen durch ver-

schiedene lehramtliche Schreiben von Päpsten3, durch das II. Vatikanische Konzil und 

mehrere Synoden, durch die wissenschaftliche Reflexion und die soziale Bewegung 

von engagierten Gläubigen.4 Dabei bildete sich eine katholische Soziallehre heraus, 

                                            
1 „Dei Verbum“ 21. 
2 Reinhard Marx, Das Kapital, Ein Plädoyer für den Menschen, München 2008, 68. 
3 „Rerum novarum“ (1891), „Quadragesimo anno“ (1931), „Pacem in terris“ (1963), „Populorum progressio“ 

(1967), „Centesimus annus“ (1991), „Caritas in veritate“ (2009), „Laudato si“ (2015) und „Fratelli tutti“ (2020). 
4 Vgl. Marx 6. 



 

3 

 

die für das Denken und Handeln nicht nur von Christinnen und Christen ausschlagge-

bend wurde. Auch unser Grundgesetz, die Europäische Menschenrechtskonvention 

und andere Verträge sind davon geprägt. 

 

Worin bestehen aber nun die grundsätzlichen Aussagen der katholischen Soziallehre? 

 

Da ist zunächst das Prinzip der Personalität. Damit wird deutlich gemacht, dass sich 

eine gerechte Gesellschaft nur dann bauen lässt, wenn jeder Mensch als Ebenbild 

Gottes die ihm gebührende Achtung genießt. Die Entfaltung der einzelnen Person 

steht an oberster Stelle. Als einzigartiges, unwiederholbares Wesen, als ein „Ich“, darf 

der Mensch deshalb nicht als bloßes Mittel zur Durchsetzung wirtschaftlicher, sozialer 

oder politischer Zwecke benutzt werden, als Arbeitssklave, Stimmvieh oder Kanonen-

futter. Er hat einen Anspruch auf ein menschenwürdiges Leben in freier Selbstbestim-

mung. Danach muss „der Mensch der Träger, Schöpfer und das Ziel aller gesellschaft-

lichen Einrichtungen sein“.5 Die Gesellschaft ist für den Menschen da, nicht der 

Mensch für die Gesellschaft; mit anderen Worten auch: „Die Würde des Menschen ist 

unantastbar.“6 

 

Mit dem Prinzip der Solidarität wird dann die Überzeugung ausgedrückt, dass der 

Mensch von Natur aus nicht nur ein Individuum ist, sondern auch ein soziales Wesen, 

auf Austausch angelegt. Ohne die Hilfe anderer könnte kaum jemand leben. Solida-

risch zu sein besagt, dass jeder Einzelne für das Wohl der Gemeinschaft mitverant-

wortlich ist. Umgekehrt trägt auch die Gesellschaft Verantwortung gegenüber ihren 

einzelnen Mitgliedern, vor allem gegenüber denen, die von sich aus keine Chance ha-

ben, sich selbst helfen zu können.  

 

Dazu ergänzt das Prinzip der Subsidiarität die Einsicht, dass die gemeinsame Ver-

antwortung nicht ausschließt, sondern sogar fordert, dass zunächst jedem Einzelnen 

und jeder Gruppe vorrangig die Pflicht und das Recht zukommen, ihre eigenen Ange-

legenheiten selbständig zu regeln. Staatliche beziehungsweise soziale Hilfe muss da-

rum in erster Linie Hilfe zur Selbsthilfe sein. Subsidiarität betrifft die Verantwortlichkeit 

der “Zivilgesellschaft“ mündiger Bürgerinnen und Bürger und soll die Einzelnen, vor 

                                            
5 Enzyklika „Mater et Magistra“ 219. 
6 GG Art. 1 



 

4 

 

allem die Familien, aber auch die Kommunen sowie die Vereine, Verbände und ande-

ren Gruppierungen vor Vereinnahmung und Entmündigung durch übergeordnete Insti-

tutionen schützen. Was man selbst tun kann und soll, darf einem der Staat nicht ein-

fach abnehmen. 

 

Im Prinzip des Gemeinwohls drückt sich schließlich die Überzeugung aus, dass es 

über alle menschlichen Konflikte und Gegensätze hinweg gemeinsame Werte und 

Ziele gibt, die Achtung und Berücksichtigung beanspruchen und häufig sogar Vorrang 

vor Einzelinteressen haben. Gesellschaftliches Zusammenwirken wird hierbei nicht als 

„Null-Summen-Spiel“ angesehen, bei dem der eine nur das gewinnen kann, was der 

andere verliert, sondern bringt für alle Vorteile, wenn auch in verschiedenem Umfang. 

Man könnte auch sagen: „Gemeinnutz geht vor Eigennutz.“  

 

Liebe Schwestern und Brüder, die begonnenen vierzig Tage der österlichen Bußzeit 

sind eine gute Gelegenheit, für uns selbst, unsere Mitmenschen und unser gesell-

schaftliches Zusammenleben noch sensibler zu werden. Besinnen wir uns auf unsere 

christlichen Werte. Widersetzen wir uns jeglichem Extremismus und Populismus, allen 

nationalistischen und fremdenfeindlichen Tendenzen. Treten wir auch weiterhin ent-

schieden für die unveräußerliche Würde eines jeden Menschen ein, für Gerechtigkeit 

und Barmherzigkeit, Solidarität und Nächstenliebe, ein tolerantes und friedliches Mit-

einander. Dabei – so meine ich – können die Prinzipien der katholischen Soziallehre 

als hilfreiche Orientierung dienen. Möge das Bewusstsein dafür tiefer in uns wachsen 

– für unser eigenes Leben und für ein menschenfreundliches Miteinander.  

 

Dazu erbitte ich uns allen den Segen des allmächtigen und barmherzigen Gottes, des 

Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. 

 

Magdeburg, am 1. Sonntag der österlichen Bußzeit 2026 

 

       Ihr Bischof   + Gerhard Feige 


